
 

< 4 > *Corresponding Author: Dr. Bratish Sarkar 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Du Nirvana à l'humanisme: Réinterpréter Bouddha à Travers Tagore 
*1Dr. Bratish Sarkar 

*1Assistant Professor-II, Amity School of Languages, Amity University Lucknow, Uttar Pradesh, India. 

 
 

Résumé 
Parmi les sages du monde entier qui ont profondément marqué l'Inde, Gautama Bouddha est sans conteste l'un des plus importants. La grandeur 
du Bouddha, les événements de l'ère bouddhique et son influence hors des frontières de l'Inde, ainsi que la manière dont Rabindranath Tagore les 
a exprimés dans sa littérature et sa philosophie, constituent un phénomène exceptionnel. Rabindranath Tagore était profondément attiré par la vie 
de Bouddha, ses idéaux humanistes, l'amitié, la non-violence et la compassion. Bouddha a toujours enseigné aux hommes la souffrance, la 
cessation de la souffrance, la cause de la souffrance et le chemin pour y mettre fin. Ces quatre préceptes sont connus sous le nom de nobles 
vérités. L'essence du bouddhisme et de la philosophie réside dans ces quatre nobles vérités. Rabindranath Tagore a été particulièrement influencé 
par le concept de « Brahma vihara » dans la philosophie bouddhique. Sa conception de l'humanité universelle a probablement été fortement 
influencée par la philosophie bouddhique de l'amitié, de la compassion et du Brahma vihara. 
 
Mots-clés: Nirvana, Brahma vihara, philosophie bouddhique, souffrance, nobles vérités, etc. 

 
 

Introduction 
Gautama Bouddha fut le premier à prêcher un message de 
paix et d'amitié dans un monde empli de violence. Il 
développa une philosophie humaniste non par commandement 
ou prophétie divine, mais nourrie par l'expérience vécue. 
Rabindranath Tagore vouait une profonde affection à la vie, 
aux enseignements et aux idéaux humanistes du Bouddha. 
Diverses théories de la philosophie bouddhiste sont 
présentées, directement ou indirectement, dans ses essais et 
poèmes. Je me suis principalement concentré sur les quatre 
nobles vérités : la cessation de l'existence momentanée, le 
nirvana et le Brahma Vihara. Ces aspects fondamentaux de la 
philosophie bouddhiste se retrouvent également dans la 
pensée de Rabindranath Tagore. Je m'efforce ici de montrer 
que ces idées lui ont été directement inspirées ou affinées par 
sa propre sagesse. Dans la philosophie bouddhiste, la 
première des quatre nobles vérités, à savoir la naissance sur 
terre et la jouissance des êtres vivants, est considérée comme 
synonyme de souffrance. Autrement dit, la naissance est 
synonyme de souffrance. Or, Rabindranath Tagore était un 
poète de la joie. Il recherchait la joie dans le monde, non la 
tristesse. Mais surtout, il acceptait cette réalité et montrait le 
chemin vers la libération. Dans ce contexte, nous observons 
des similitudes avec la pensée de Rabindranath Tagore, 
proche de la philosophie bouddhiste. La voie pour échapper à 
la souffrance diffère légèrement entre la philosophie 
bouddhiste et la philosophie de Rabindranath. Par ailleurs, 
concernant l'état de libération ou de nirvana, Rabindranath 
affirmait que le nirvana ne saurait être un état de pureté 
absolue. Cependant, Rabindranath Tagore, proche de la 

philosophie bouddhiste, avait une vision différente du 
nirvana. Le Bouddha parlait d'une libération éternelle de la 
souffrance et des tourments du monde. Rabindranath Tagore, 
quant à lui, évoquait un monde submergé par la joie. 
Rabindranath Tagore nommait la libération. L'expérience de 
la souffrance et des plaisirs terrestres. Buddhadev considérait 
cette proximité avec la terre comme un lien intime avec le 
monde, tandis que Rabindranath Tagore recherchait le 
bonheur à travers l'affection et l'amour du monde. 
Rabindranath Tagore fut profondément influencé par le 
concept de « Brahma vihara » de la philosophie bouddhiste. 
Sa conception de l'humanité universelle fut probablement 
fortement influencée par les notions bouddhistes d'amitié, de 
compassion et de Brahma vihara. 
Le premier à avoir rêvé de reconstruire un monde barbare et 
violent en y insufflant le mantra de la non-violence et de 
l'amour n'était autre que le moine bouddhiste Gautama 
Bouddha (environ 566-483 ap. J.-C.). Après avoir atteint 
l'illumination, il diffusa un message de paix, d'amitié et 
d'amour à tous les êtres. Parmi les sages du monde entier qui 
ont transformé l'Inde, Gautama Bouddha est sans conteste l'un 
des plus importants. La grandeur du Bouddha, les événements 
de l'ère bouddhique et son influence hors de l'Inde, tels que 
Rabindranath Tagore les a exprimés dans sa littérature et sa 
philosophie, constituent un phénomène rare. Rabindranath 
Tagore était profondément attiré par la vie du Bouddha, ses 
idéaux humanistes, son amitié, sa non-violence et sa 
compassion. Il ressentait ainsi constamment l'influence 
bienveillante du Bouddha. C'est peut-être après les 
Upanishads que Rabindranath Tagore ressentit la plus grande 

International Journal of Research 
in Academic World 

Received: 15/November/2025  IJRAW: 2026; 5(1):04-07  Accepted: 24/December/2025 

Impact Factor (QJIF): 8.47  E-ISSN: 2583-1615, P-ISSN: 3049-3498 



 

< 5 > 

https://academicjournal.ijraw.com IJRAW 

attirance pour les traits de caractère et les idéaux humanistes 
du Bouddha. Il le considérait comme le plus grand être 
humain et lui vouait un profond respect. Si l'on considère la 
vie de Buddha Dev, son sacrifice et ses paroles, il apparaît 
clairement qu'il n'était pas seulement un homme, mais le 
symbole d'un grand idéal. Symbole abstrait de non-violence, 
d'amour et d'amitié, Rabindranath Tagore a, de fait, éclairé 
diverses œuvres du Bouddha, témoignant d'un profond intérêt 
pour sa littérature, sa religion, sa culture et sa philosophie. 
Notre analyse se limitera à la philosophie bouddhiste, 
notamment aux notions de nobles vérités, de cessation de 
l'existence terrestre, de nirvana et de Brahma vihara, qui ont 
imprégné, directement ou indirectement, la pensée de 
Rabindranath. Cet article sera divisé en cinq parties. La 
première s'attachera à mettre en lumière l'influence de la 
culture et de la philosophie bouddhistes sur Rabindranath 
Tagore. La deuxième présentera les points de vue du Bouddha 
et de Rabindranath Tagore sur les quatre nobles vérités. La 
troisième abordera le kinesthétisme de la philosophie 
bouddhiste et le cinétique de la philosophie de Rabindranath 
Tagore. Enfin, la quatrième et dernière partie sera consacrée à 
l'étude du nirvana et de Brahma vihara. 
J’essayerai d'abord d'expliquer les raisons de l'attrait de 
Rabindranath pour la philosophie et la culture bouddhistes. Il 
est né dans une famille où le bouddhisme et sa culture étaient 
profondément respectés. Son père, Debendranath Thakur 
(1817-1905), se rendit à Singhal où il fut touché par l'amitié, 
la compassion et les idéaux humanitaires du bouddhisme. 
Sous son influence, son frère aîné, Dijendranath Tagore 
(1840-1926), écrivit « Le conflit et le non-conflit de la 
religion aryenne et du bouddhisme » (1899), et un autre frère 
(1842-1923) publia un ouvrage sur le bouddhisme (1901). 
Plus tard, Rabindranath fut profondément marqué par ces 
deux livres. Dès son jeune âge, il fréquenta l'historien 
Rajendralal Mitra, dont l'ouvrage « La littérature bouddhiste 
sanskrite du Népal » (1882) s'imposa dans son esprit. On dit 
que la plupart des écrits ultérieurs de Rabindranath sur la 
culture et la philosophie bouddhistes ont été inspirés par 
L’ouvrage de Rajendralal Mitra. La culture bouddhiste a pris 
de l’importance au sein du « Brahma Samaj », qui s’est formé 
autour du Maharshi Debendranath dans la famille Tagore de 
Jorasanko. 
Rabindranath Tagore y passa son enfance, et l'on pense donc 
que sa pratique du bouddhisme y débuta. Ses études du 
bouddhisme et de la philosophie continuèrent de s'approfondir 
à l'ashram Brahmacharya de Santiniketan, puis à 
Vishwabharati. À cette époque, l'influence du Dhammapada 
était telle qu'il entreprit d'en traduire des versets bengalis. Ce 
travail de traduction reste cependant inachevé. Soulignant 
certaines similitudes entre le Dhammapada et la Bhagavad-
Gita, il déclara : « L'enseignement de la Bhagavad-Gita offre 
une vision unifiée de la pensée indienne ; le Dhammapada 
exprime également l'identité de l'esprit indien. C'est pourquoi 
le Dhammapada, comme la Bhagavad-Gita, contient de 
nombreux récits que l'on retrouve dans d'autres textes 
indiens. » {Gita er upodestha Bharat er chinta ke zemon 
eksthane ekti sonhoto murti daan koriyachen, Dhammapadeo 
Bharatborsher chitter ekti porichoy temoni bekto hoiachee. 
Eai janyai ki Dhammapade ki Gitai emon onek kathai achee 
Bharat er onanyano gronthe Jahar protirup dekhte pawa jay} 
[Tagore, Dharmmapada-83] 
Dans le brahmanisme védique, d'une part le culte rituel était 
prédominant, et d'autre part, l'aspect philosophique et 
théorique occupait une place plus importante ; la religion y 
était moins axée sur un but précis que sur l'amour. En 

revanche, dans le bouddhisme, l'importance des relations 
amoureuses, de l'amour et de l'amitié était primordiale. C'est 
pourquoi Bouddha renonça à son royaume et se consacra à la 
pénitence, afin de soulager la souffrance du peuple. Il est donc 
naturel que Rabindranath Tagore, fervent défenseur des 
religions humaines, ait été attiré par la culture bouddhiste. 
Bouddha a toujours enseigné aux hommes la souffrance, sa 
cessation, sa cause et le chemin pour y mettre fin. Ces quatre 
préceptes sont connus sous le nom de nobles vérités. 
L'essence du bouddhisme et de la philosophie réside dans ces 
quatre nobles vérités. C'est pourquoi Gautama Bouddha a 
expliqué la grandeur de ces quatre nobles vérités à différentes 
époques et dans différents contextes. Dans la philosophie 
bouddhiste, la connaissance de ces nobles vérités est 
considérée comme le moyen d'atteindre la libération. Les 
quatre nobles vérités ont été comparées aux maladies, à leurs 
causes, à leurs remèdes et aux traitements utilisés en 
médecine. Dans la philosophie bouddhiste, la première noble 
vérité est considérée comme étant la souffrance, la réalité 
fondamentale du monde. Tout dans ce monde est éphémère. 
Et c'est triste car rien ne peut apporter un bonheur durable. La 
tristesse vient du manque de ce qui procure du bonheur, la 
tristesse de le posséder puis de le perdre. Seules les choses qui 
semblent heureuses peuvent causer de la souffrance. Mais 
dans la philosophie bouddhiste, la souffrance n'est pas une fin 
en soi ; elle est une étape sur le chemin de la libération de la 
souffrance. Rabindranath Tagore était un poète de la joie. Il a 
trouvé la joie et l'amour dans le monde. Dans son 
autobiographie, il affirme que « ce monde lui est plus cher 
que le ciel ». Mais dans certaines situations, il a accepté la 
souffrance. Selon lui:  
 

« Le chagrin semble étendre son filet tout autour. 
Regardez qui 

Tous sont sous l'influence des forces du mal, 
Ils pleurent de douleur. » 

{Dookho zeno jaal peteche charidike; 
Cheye dekhi zar dike 

Sobai zeno dur grahoder montronay 
Gumre kaade zontronay} 

[Tagore, Sesh Soptok-185] 
 
La vie est faite de joies et de peines. Il est impossible d'y 
échapper. Surmontant la douleur et le poids du chagrin, il 
cherchait la joie au cœur même de la souffrance. À l'instar de 
Bouddha, Rabindranath était un optimiste. Cette tristesse lui 
paraissait insignifiante. À l'image de la deuxième noble vérité 
de la philosophie bouddhiste, il croyait également que la 
cessation de la souffrance était possible. Ainsi, la tristesse 
n'est pas une fin en soi. Il est possible de trouver un 
soulagement à la souffrance, c'est pourquoi Rabindranath a 
dit: 

 
“I have found joy in the midst of sorrow, 

I have heard the words of the eternal silence in my heart 
I saw the path of light in the empty wilderness of darkness”. 

{Dukher bokher majhe anander peyechi sandhan, 
Anonto mouner bani sunechi ontore, 

Dekhechi jyotier path sunyamoy aadhar prantore} 
[Tagore, Konkal-187] 

 
Lorsqu'on désigne la cause de la souffrance, on affirme que 
l'ignorance en est la cause première. Tout ce qui découle d'une 
cause disparaît avec elle. Puisque, selon la théorie de cause à 
effet, l'ignorance est la cause première de la souffrance, si elle 

https://academicjournal.ijraw.com/


 

< 6 > 

https://academicjournal.ijraw.com IJRAW 

est dissipée par la connaissance juste des nobles vérités, la 
souffrance disparaîtra également. 
Rabindranath Tagore cherchait lui aussi une issue à la 
souffrance. Mais sa voie était quelque peu différente. De 
même que le venin d'un serpent est neutralisé par le venin, 
Rabindranath Tagore voulait soulager la souffrance par la 
souffrance elle-même. 

 
« Si tu ne deviens pas triste, 

Quand tu seras débarrassé de ton chagrin, 
Le poison, avec son effet empoisonné, 

doit être brûlé vif. » 
{Dukhoo jodi na pabe to 

Dukhoo tomar guchbe kobe. 
Biskebiser daho diye 

Dahan kore marte hobe} 
[Tagore, 43 Sonkhok-52] 

 
Nous avons déjà vu, dans la philosophie bouddhiste, que la 
voie de l'ignorance mène à la libération de la souffrance. La 
libération complète de la souffrance est appelée nirvana. Le 
quatrième noble sentier, le Noble Octuple Sentier, est prescrit 
pour atteindre le nirvana. Rabindranath Tagore s'est efforcé 
d'anéantir la cause profonde de toute souffrance, y compris le 
désir, en la frappant de chagrin. Selon lui, si l'on ne brûle pas 
d'encens, on ne peut le sentir. De même que la lumière ne 
peut rien voir sans être allumée, on ne peut goûter à la joie 
sans s'être consumé par le feu du chagrin, et son plein 
épanouissement ne peut se réaliser. 

 
« Si nous ne brûlons pas l’encens, 

il n’y a pas d’odeur alentour ; 
Si nous n’allumons pas la lumière, 

n’éclairez pas. » 
{Aamar eay dhup na porale 
Gondho kichui nahi dhale 

Amare deep na jalale 
Dey na kichui aalo} 

[Tagore, Gitobitan-98] 
 

Le poète n'a jamais été troublé par le chagrin, la douleur ou la 
mort ; au contraire, il les a acceptées. La manière dont il trace 
le chemin vers la libération de la souffrance, ses pensées sont 
véritablement étonnantes et originales. Le poète s'expose au 
chagrin, au danger et à l'épreuve pour asseoir sa confiance en 
soi. 
Dans la philosophie bouddhiste, l'immanentisme est vénéré. 
Son principe fondamental est qu'aucun objet au monde n'est 
immuable. Tout est impermanent et changeant. Tout ce qui a 
une origine est voué à disparaître. Tous les événements, 
physiques et mentaux, sont temporaires. Cette vie terrestre est 
un flux continu de changement. Bien que le monde paraisse 
stable d'un point de vue pratique, en réalité, rien dans ce 
monde, lié par une chaîne de causalité, ne peut être éternel ou 
permanent. Le changement est la seule vérité. Dans la 
philosophie du philosophe grec Héraclite (535-475 ap. J.-C.), 
on trouve également mention de l'impermanence, de la 
variabilité et de la fugacité de la vie et du monde. De même, 
selon le célèbre philosophe français du XIXe siècle Henri 
Bergson (1859-1941), le monde est en perpétuel changement. 
La vie éternelle, sans cesse renouvelée, engendre le 
changement. On le voit également dans l'Aitareya Brahmana : 
tous les péchés sont effacés par le mouvement et les dieux 
accompagnent celui qui se meut. Le bouddhisme Sautantrik a 
transformé l'impermanence du Bouddha en momentanéisme. 

Selon l'éphémère, non seulement tout objet est impermanent, 
mais rien ne dure plus d'un instant. Autrement dit, tout est 
temporaire. Rabindranath Tagore a lui aussi adopté 
l'anityavad, ou dynamisme, dans sa vie personnelle. Pour lui, 
la vitesse est la vérité éternelle. La philosophie bouddhiste 
nous enseigne que tout est impermanent, tout est temporaire. 
Rabindranath Tagore croyait également que rien ne peut être 
maintenu éternellement. Tout change à la vitesse de la 
lumière. Le momentanéisme, comme son nom l'indique, 
affirme que chaque objet existe un instant et disparaît lorsqu'il 
en crée un autre. À chaque instant, le nouveau apparaît et 
l'ancien est détruit. Cette création est le fruit de la théorie 
quantique. Rabindranath Tagore croyait aussi que le flux de la 
création se manifeste par le mouvement, le changement. Mais 
cette création n'est pas dénuée de sens. Savourez le dessein de 
la création. Ce flux créateur s'écoule à son propre rythme, 
précisément grâce à la vitesse. La beauté du monde réside 
dans le rythme de cette vitesse. Venir et mourir est la religion 
de la vie. La vie et la mort suivent une trajectoire sans fin. 
Dans le bouddhisme, la libération de la souffrance s'obtient en 
faisant cesser les causes des conflits. La libération éternelle de 
la souffrance est appelée nirvana. Si une personne, par ses 
propres efforts, maîtrise ses sens grâce à la maîtrise de soi et à 
une méditation constante, et réalise la vérité, alors elle peut se 
libérer du cycle des renaissances (samsara) et atteindre le 
nirvana. La philosophie bouddhiste présente quatre 
conceptions différentes du nirvana. Le nirvana est un état 
d'extinction complète, l'extinction éternelle de l'être, y 
compris des désirs. En ce sens, le nirvana est perçu comme un 
état négatif. Le nirvana est également défini comme un état de 
béatitude éternelle. Le Bouddha est resté silencieux sur le 
sujet. Dans ce sens, le nirvana est un état indescriptible. Celui 
qui a atteint le nirvana n'a plus ni naissance ni mort. Le 
nirvana est un état éternel et immuable. 
L'essence des enseignements bouddhistes réside dans la 
compréhension qu'en avait Rabindranath Tagore du sens du 
nirvana, selon sa propre interprétation. L'école philosophique 
Sautrantik décrivait le nirvana comme un état négatif. 
Rabindranath Tagore, quant à lui, ne partageait pas cette 
vision. Pour lui, la libération n'est pas une vertu, mais 
s'acquiert par des actions saines et vertueuses, par le sacrifice 
de soi. Le nirvana est atteint par le Brahmavihara. Si le 
Brahmavihara est la voie menant au nirvana, ce dernier ne 
peut jamais être vacuité. Le nirvana est un état de perfection, 
un amour universel. Rabindranath Tagore insistait sur le fait 
que le chemin vers le nirvana ne signifie pas un chemin vers 
le vide. Le nirvana est ce que l'on atteint en renonçant à tous 
les désirs et en aimant autrui. Selon Rabindranath Tagore, le 
nirvana est un état de béatitude. 
Dans la philosophie bouddhiste, la sagesse, la vertu et le 
samadhi sont considérés comme les trois étapes du 
développement spirituel. En éthique bouddhiste, la sila 
désigne une forme de conduite morale (vertu). Les partisans et 
les détracteurs de cette morale s'opposent. L'aspect le plus 
positif réside dans la pratique de l'amitié, de la compassion, 
de la générosité et du détachement, les quatre Brahmaviharas. 
Dans la philosophie bouddhiste, le Brahmavihara est une 
forme particulière de méditation. L'esprit est imprégné de ces 
quatre éléments : l'amitié, la compassion, la bienveillance et le 
détachement, lors des trois méditations (la première, la 
deuxième et la troisième). En observant le Brahmavihara, 
chaque personne tisse un lien profond et sincère avec son 
prochain. Cette philosophie est le fondement de la paix 
mondiale et du développement de l'humanité. Selon le 
Bouddha, nul ne peut être hostile envers celui qui fait preuve 

https://academicjournal.ijraw.com/


 

< 7 > 

https://academicjournal.ijraw.com IJRAW 

d'amitié envers tous les êtres. Par l'amitié, nous abolissons la 
jalousie ; par la compassion, la violence ; par l'ignorance, la 
vengeance ; et par le bonheur, la tristesse. 
Le concept de « Brahmavihara » dans la philosophie 
bouddhiste a profondément marqué la vie et la philosophie de 
Rabindranath Tagore. Concernant l'amitié et la compassion 
inhérentes au Brahmavihara, Rabindranath Tagore pensait que 
le but du Bouddha était d'atteindre un bonheur indicible, mais 
que la joie pure est inaccessible en présence d'ego. C'est 
pourquoi l'élimination du désir est évoquée ; on peut atteindre 
la plénitude en se souciant du bien-être de tous les êtres. Pour 
Rabindranath Tagore, c'est cela le Brahmavihara. Cela illustre 
la profondeur, l'étendue et l'intensité de l'amitié universelle. 
Cet enseignement du Bouddha est un enseignement d'amour. 
Dans la philosophie de Rabindranath Tagore, nous avons vu 
qu'il aborde les deux natures de l'homme : le petit moi, ou 
l'être vivant, et le grand moi, ou l'homme du monde. Dans le 
monde de l'existence, les êtres humains abandonnent leurs 
intérêts personnels et s'inspirent des idéaux de l'humanisme 
universel. Concernant la nature du Brahmavihara, il expliqua 
que celui qui vous fait percevoir le monde avec un amour et 
une amitié infinis est appelé Brahmavihara. Cet amour n'est 
pas un amour ordinaire ; c'est l'amour exclusif d'une mère 
pour son fils. Pour pratiquer l'idéal d'amitié de Rabindranath 
Tagore, il faut se libérer de la colère, de la jalousie et de 
l'avidité, et pour ce faire, cultiver la vertu. De même que la 
philosophie bouddhiste prône la diffusion de l'amitié, la 
philosophie de Rabindranath Tagore nous invite à répandre 
l'amour dans le monde en commençant par nous-mêmes, puis 
en aimant ceux que nous aimons. Dans le contexte de la 
compassion, ce flot doit se déverser sur autrui dans sa 
souffrance, même sur les pécheurs et les repentants. 
Concernant la nature de la compassion, Rabindranath Tagore 
disait : « Elle est comme un nuage dense gorgé d'eau, 
déversant sa pluie abondante sur tous, sans distinction. C'est 
l'image de la perfection, c'est la richesse. 

 
{Taha jolobharakranto nibir megher nyay apnar probhotu 
prachurjay aapnake nirbisheshe sorboloker upor borshon 

koriteche. Ihai poripurnotar Chitro, ihai oeisorzo} 
[Pragukto, Buddhadev-50] 

 
Conclusion 
Littérature, culture, poésie, philosophie, sciences et politique 
– aucun domaine n'échappe à la plume de Rabindranath 
Tagore. Il s'imprégnait si profondément des sujets qu'il 
abordait que, parfois, son être même s'effaçait avec lui. Nous 
avons hérité de nombreux écrits, réflexions et critiques de sa 
part sur les cultures islamique, chrétienne, bouddhiste et 
védique. Profondément marqué par la générosité et l'humanité 
du Bouddha, il consacra une grande partie de sa vie à l'étude 
de la littérature, de la culture et de la philosophie bouddhistes. 
Dans mon article, j'ai principalement abordé les quatre nobles 
vérités de la philosophie bouddhiste, le monétarisme, le 
nirvana et le Brahmavihara. La première de ces quatre nobles 
vérités est la naissance. Or, les moyens de survie employés 
par l'homme sont souvent perçus comme synonymes de 
souffrance. Autrement dit, naître signifie souffrir. Mais 
Rabindranath Tagore était un poète de la joie. Il recherchait la 
joie, non la souffrance. Cependant, dans certains cas 
particuliers, il a décrit la souffrance et montré comment s'en 
libérer. En cela, on retrouve une certaine similitude avec la 
pensée de Rabindranath Tagore, proche de la philosophie 
bouddhiste. La voie pour échapper à la souffrance n'est 
toutefois pas décrite exactement de la même manière dans la 

philosophie bouddhiste. De plus, si l'on considère l'état de 
libération, le nirvana, on constate une différence majeure 
entre la philosophie bouddhiste et celle de Rabindranath 
Tagore. Bouddha parlait de libération de la souffrance et de la 
douleur du monde, tandis que Rabindranath Tagore évoquait 
un monde empli de joie. Bouddha considérait le contact avec 
le monde comme un lien, tandis que Rabindranath Tagore 
aspirait à trouver la joie à travers l'affection et l'amour du 
monde. Rabindranath Tagore fut profondément influencé par 
le concept de Brahmavihara, issu de la philosophie 
bouddhiste. Cette idée représente la seule voie vers la paix 
mondiale et le développement humain. La pratique du 
Brahmavihara devrait apporter bonheur, paix et prospérité à 
toute l'humanité, à tous les êtres vivants. Dans la philosophie 
de Rabindranath Tagore, nous avons constaté que la religion 
naturelle de l'homme est une humanité généreuse envers le 
monde entier. Sa conception de l'humanité est fortement 
influencée par la philosophie bouddhiste de l'amitié et de la 
compassion. Cependant, nous pensons que même si 
Rabindranath Tagore n'avait jamais eu connaissance de la 
philosophie de vie de Gautama Bouddha, nous aurions 
néanmoins retrouvé dans ses écrits de nombreux éléments 
conformes à la philosophie bouddhiste. 
 
Références 
1. Ghosh M. Buddha Prosongo. Calcutta: Calcutta 

University, Vishwabharatilibrary; 1956. 
2. Jana R. Sahitya O Sanskriti Pali-Sahitya O 

Rabindranath. Calcutta: Calcutta University, 
Vishwabharati; 1972. 

3. Bhiku S. Buddhavani. Kolkata: Mohabodhi Society; 
1948. 

4. Kishore HC. Rabindranath er Bouddha charcha. 
Kolkata: Ekush shatak; 2011. 

5. Dutta B. Buddhadev O Rabindranath. Kolkata: Jagatjyoti 
Procharona Sonkhya; 1930. 

6. Jana R. Palibhasha-Sahitya Bouddha Darshan O 
Rabindranath. Kolkata: Pustak Bipinon; 1995. 

7. Chaudhary S. Gautam Bouddher Dharonao Darshan. 
Kolkata: Mohabodhi Book Agency; 2014. 

8. Tagore R. Prachin Sahitya. Dhammapada. Kolkata: 
Vishwabharati library; 2020. p. 83. 

9. Tagore R. Sesh Soptok. Kolkata: Vishwabharati library; 
1990. p. 185. 

10. Tagore R. Konkal. Purvi. Kolkata: Vishwabharati library; 
1961. p. 187. 

11. Tagore R. 43 Sankhok. Gitali. Kolkata: Vishwabharati 
library; 1947. p. 52. 

12. Tagore R. Gitobitan. Akhando. Kolkata: Vishwabarati 
library; 1994. p. 98. 

13. Tagore R. Kalantor. Rabindra Rachanaboli. Kolkata: 
Vishwabharati; 1959. p. 50. 

https://academicjournal.ijraw.com/

