Impact Factor (QJIF): 8.47

v
International Journal of Research

E-ISSN: 2583-1615, P-ISSN: 3049-3498

L3 wil
R

2
’ ( Y
~ oo ~
. %

R

S

| Yo

Accepted: 24/December/2025

Received: 15/November/2025 IJRAW: 2026; 5(1):04-07
Du Nirvana a I'humanisme: Réinterpréter Bouddha a Travers Tagore

“IDr. Bratish Sarkar
*I Assistant Professor-1I, Amity School of Languages, Amity University Lucknow, Uttar Pradesh, India.

Résumé

Parmi les sages du monde entier qui ont profondément marqué I'Inde, Gautama Bouddha est sans conteste 1'un des plus importants. La grandeur
du Bouddha, les événements de I'ére bouddhique et son influence hors des frontic¢res de 1'Inde, ainsi que la maniere dont Rabindranath Tagore les
a exprimés dans sa littérature et sa philosophie, constituent un phénomene exceptionnel. Rabindranath Tagore était profondément attiré par la vie
de Bouddha, ses idéaux humanistes, 1'amitié, la non-violence et la compassion. Bouddha a toujours enseigné aux hommes la souffrance, la
cessation de la souffrance, la cause de la souffrance et le chemin pour y mettre fin. Ces quatre préceptes sont connus sous le nom de nobles
vérités. L'essence du bouddhisme et de la philosophie réside dans ces quatre nobles vérités. Rabindranath Tagore a été particuliérement influencé
par le concept de « Brahma vihara » dans la philosophie bouddhique. Sa conception de 'humanité universelle a probablement été fortement
influencée par la philosophie bouddhique de 1'amiti¢, de la compassion et du Brahma vihara.

Mots-clés: Nirvana, Brahma vihara, philosophie bouddhique, souffrance, nobles vérités, etc.

Introduction

Gautama Bouddha fut le premier a précher un message de
paix et d'amitié dans un monde empli de violence. Il
développa une philosophie humaniste non par commandement
ou prophétie divine, mais nourrie par l'expérience vécue.
Rabindranath Tagore vouait une profonde affection a la vie,
aux enseignements et aux idéaux humanistes du Bouddha.
Diverses théories de la philosophie bouddhiste sont
présentées, directement ou indirectement, dans ses essais et
poémes. Je me suis principalement concentré sur les quatre
nobles vérités : la cessation de l'existence momentanée, le
nirvana et le Brahma Vihara. Ces aspects fondamentaux de la
philosophie bouddhiste se retrouvent également dans la
pensée de Rabindranath Tagore. Je m'efforce ici de montrer
que ces idées lui ont été directement inspirées ou affinées par
sa propre sagesse. Dans la philosophie bouddhiste, la
premiére des quatre nobles vérités, a savoir la naissance sur
terre et la jouissance des étres vivants, est considérée comme
synonyme de souffrance. Autrement dit, la naissance est
synonyme de souffrance. Or, Rabindranath Tagore était un
poete de la joie. Il recherchait la joie dans le monde, non la
tristesse. Mais surtout, il acceptait cette réalité et montrait le
chemin vers la libération. Dans ce contexte, nous observons
des similitudes avec la pensée de Rabindranath Tagore,
proche de la philosophie bouddhiste. La voie pour échapper a
la souffrance differe légérement entre la philosophie
bouddhiste et la philosophie de Rabindranath. Par ailleurs,
concernant 1'état de libération ou de nirvana, Rabindranath
affirmait que le nirvana ne saurait étre un état de pureté
absolue. Cependant, Rabindranath Tagore, proche de la

*Corresponding Author: Dr. Bratish Sarkar

philosophie bouddhiste, avait une vision différente du
nirvana. Le Bouddha parlait d'une libération éternelle de la
souffrance et des tourments du monde. Rabindranath Tagore,
quant a lui, évoquait un monde submergé par la joie.
Rabindranath Tagore nommait la libération. L'expérience de
la souffrance et des plaisirs terrestres. Buddhadev considérait
cette proximité avec la terre comme un lien intime avec le
monde, tandis que Rabindranath Tagore recherchait le
bonheur a travers l'affection et l'amour du monde.
Rabindranath Tagore fut profondément influencé par le
concept de « Brahma vihara » de la philosophie bouddhiste.
Sa conception de l'humanité universelle fut probablement
fortement influencée par les notions bouddhistes d'amiti¢, de
compassion et de Brahma vihara.

Le premier a avoir révé de reconstruire un monde barbare et
violent en y insufflant le mantra de la non-violence et de
l'amour n'était autre que le moine bouddhiste Gautama
Bouddha (environ 566-483 ap. J.-C.). Aprés avoir atteint
l'illumination, il diffusa un message de paix, d'amitié et
d'amour a tous les étres. Parmi les sages du monde entier qui
ont transformé 1'Inde, Gautama Bouddha est sans conteste 1'un
des plus importants. La grandeur du Bouddha, les événements
de I'ére bouddhique et son influence hors de 1'Inde, tels que
Rabindranath Tagore les a exprimés dans sa littérature et sa
philosophie, constituent un phénomeéne rare. Rabindranath
Tagore était profondément attiré par la vie du Bouddha, ses
idéaux humanistes, son amitié, sa non-violence et sa
compassion. Il ressentait ainsi constamment l'influence
bienveillante du Bouddha. C'est peut-étre aprés les
Upanishads que Rabindranath Tagore ressentit la plus grande



IJRAW

attirance pour les traits de caractére et les idéaux humanistes
du Bouddha. Il le considérait comme le plus grand étre
humain et lui vouait un profond respect. Si I'on considere la
vie de Buddha Dev, son sacrifice et ses paroles, il apparait
clairement qu'il n'était pas seulement un homme, mais le
symbole d'un grand idéal. Symbole abstrait de non-violence,
d'amour et d'amitié, Rabindranath Tagore a, de fait, éclairé
diverses ceuvres du Bouddha, témoignant d'un profond intérét
pour sa littérature, sa religion, sa culture et sa philosophie.
Notre analyse se limitera a la philosophie bouddhiste,
notamment aux notions de nobles vérités, de cessation de
l'existence terrestre, de nirvana et de Brahma vihara, qui ont
imprégné, directement ou indirectement, la pensée de
Rabindranath. Cet article sera divisé en cinq parties. La
premicre s'attachera a mettre en lumiére l'influence de la
culture et de la philosophie bouddhistes sur Rabindranath
Tagore. La deuxi¢me présentera les points de vue du Bouddha
et de Rabindranath Tagore sur les quatre nobles vérités. La
troisiéme abordera le kinesthétisme de la philosophie
bouddhiste et le cinétique de la philosophie de Rabindranath
Tagore. Enfin, la quatriéme et derniére partie sera consacrée a
1'¢tude du nirvana et de Brahma vihara.

Jessayerai d'abord d'expliquer les raisons de l'attrait de
Rabindranath pour la philosophie et la culture bouddhistes. Il
est né dans une famille ou le bouddhisme et sa culture étaient
profondément respectés. Son pere, Debendranath Thakur
(1817-1905), se rendit & Singhal ou il fut touché par I'amitié,
la compassion et les idéaux humanitaires du bouddhisme.
Sous son influence, son frére ainé, Dijendranath Tagore
(1840-1926), écrivit « Le conflit et le non-conflit de la
religion aryenne et du bouddhisme » (1899), et un autre frére
(1842-1923) publia un ouvrage sur le bouddhisme (1901).
Plus tard, Rabindranath fut profondément marqué par ces
deux livres. Dés son jeune age, il fréquenta l'historien
Rajendralal Mitra, dont I'ouvrage « La littérature bouddhiste
sanskrite du Népal » (1882) s'imposa dans son esprit. On dit
que la plupart des écrits ultérieurs de Rabindranath sur la
culture et la philosophie bouddhistes ont été inspirés par
L’ouvrage de Rajendralal Mitra. La culture bouddhiste a pris
de I’importance au sein du « Brahma Samaj », qui s’est formé
autour du Maharshi Debendranath dans la famille Tagore de
Jorasanko.

Rabindranath Tagore y passa son enfance, et 1'on pense donc
que sa pratique du bouddhisme y débuta. Ses études du
bouddhisme et de la philosophie continuérent de s'approfondir
a l'ashram Brahmacharya de Santiniketan, puis a
Vishwabharati. A cette époque, l'influence du Dhammapada
était telle qu'il entreprit d'en traduire des versets bengalis. Ce
travail de traduction reste cependant inachevé. Soulignant
certaines similitudes entre le Dhammapada et la Bhagavad-
Gita, il déclara : « L'enseignement de la Bhagavad-Gita offre
une vision unifiée de la pensée indienne ; le Dhammapada
exprime également l'identité de l'esprit indien. C'est pourquoi
le Dhammapada, comme la Bhagavad-Gita, contient de
nombreux récits que l'on retrouve dans d'autres textes
indiens. » {Gita er upodestha Bharat er chinta ke zemon
eksthane ekti sonhoto murti daan koriyachen, Dhammapadeo
Bharatborsher chitter ekti porichoy temoni bekto hoiachee.
Eai janyai ki Dhammapade ki Gitai emon onek kathai achee
Bharat er onanyano gronthe Jahar protirup dekhte pawa jay}
[Tagore, Dharmmapada-83]

Dans le brahmanisme védique, d'une part le culte rituel était
prédominant, et d'autre part, l'aspect philosophique et
théorique occupait une place plus importante ; la religion y
était moins axée sur un but précis que sur l'amour. En

<5>

https://academicjournal.ijraw.com

revanche, dans le bouddhisme, l'importance des relations
amoureuses, de 1'amour et de 1'amitié était primordiale. C'est
pourquoi Bouddha renonga a son royaume et se consacra a la
pénitence, afin de soulager la souffrance du peuple. Il est donc
naturel que Rabindranath Tagore, fervent défenseur des
religions humaines, ait été attiré par la culture bouddhiste.
Bouddha a toujours enseigné aux hommes la souffrance, sa
cessation, sa cause et le chemin pour y mettre fin. Ces quatre
préceptes sont connus sous le nom de nobles vérités.
L'essence du bouddhisme et de la philosophie réside dans ces
quatre nobles vérités. C'est pourquoi Gautama Bouddha a
expliqué la grandeur de ces quatre nobles vérités a différentes
époques et dans différents contextes. Dans la philosophie
bouddhiste, la connaissance de ces nobles vérités est
considérée comme le moyen d'atteindre la libération. Les
quatre nobles vérités ont ét¢ comparées aux maladies, a leurs
causes, a leurs remeédes et aux traitements utilisés en
médecine. Dans la philosophie bouddhiste, la premicre noble
vérité est considérée comme étant la souffrance, la réalité
fondamentale du monde. Tout dans ce monde est éphémere.
Et c'est triste car rien ne peut apporter un bonheur durable. La
tristesse vient du manque de ce qui procure du bonheur, la
tristesse de le posséder puis de le perdre. Seules les choses qui
semblent heurcuses peuvent causer de la souffrance. Mais
dans la philosophie bouddhiste, la souffrance n'est pas une fin
en soi ; elle est une étape sur le chemin de la libération de la
souffrance. Rabindranath Tagore était un poete de la joie. Il a
trouvé la joie et l'amour dans le monde. Dans son
autobiographie, il affirme que « ce monde lui est plus cher
que le ciel ». Mais dans certaines situations, il a accepté la
souffrance. Selon lui:

« Le chagrin semble étendre son filet tout autour.
Regardez qui
Tous sont sous I'influence des forces du mal,
Ils pleurent de douleur. »
{Dookho zeno jaal peteche charidike;
Cheye dekhi zar dike
Sobai zeno dur grahoder montronay
Gumre kaade zontronay}
[Tagore, Sesh Soptok-185]

La vie est faite de joies et de peines. Il est impossible d'y
échapper. Surmontant la douleur et le poids du chagrin, il
cherchait la joie au cceur méme de la souffrance. A l'instar de
Bouddha, Rabindranath était un optimiste. Cette tristesse lui
paraissait insignifiante. A I'image de la deuxiéme noble vérité
de la philosophie bouddhiste, il croyait également que la
cessation de la souffrance était possible. Ainsi, la tristesse
n'est pas une fin en soi. Il est possible de trouver un
soulagement a la souffrance, c'est pourquoi Rabindranath a
dit:

“I have found joy in the midst of sorrow,
I have heard the words of the eternal silence in my heart
I saw the path of light in the empty wilderness of darkness”.
{Dukher bokher majhe anander peyechi sandhan,
Anonto mouner bani sunechi ontore,
Dekhechi jyotier path sunyamoy aadhar prantore}
[Tagore, Konkal-187]

Lorsqu'on désigne la cause de la souffrance, on affirme que
l'ignorance en est la cause premiére. Tout ce qui découle d'une
cause disparait avec elle. Puisque, selon la théorie de cause a
effet, l'ignorance est la cause premiére de la souffrance, si elle


https://academicjournal.ijraw.com/

IJRAW

est dissipée par la connaissance juste des nobles vérités, la
souffrance disparaitra également.

Rabindranath Tagore cherchait lui aussi une issue a la
souffrance. Mais sa voie était quelque peu différente. De
méme que le venin d'un serpent est neutralisé par le venin,
Rabindranath Tagore voulait soulager la souffrance par la
souffrance elle-méme.

« Si tu ne deviens pas triste,
Quand tu seras débarrassé de ton chagrin,
Le poison, avec son effet empoisonné,
doit étre bralé vif. »

{Dukhoo jodi na pabe to
Dukhoo tomar guchbe kobe.
Biskebiser daho diye
Dahan kore marte hobe}
[Tagore, 43 Sonkhok-52]

Nous avons déja vu, dans la philosophie bouddhiste, que la
voie de l'ignorance méne a la libération de la souffrance. La
libération compléte de la souffrance est appelée nirvana. Le
quatriéme noble sentier, le Noble Octuple Sentier, est prescrit
pour atteindre le nirvana. Rabindranath Tagore s'est efforcé
d'anéantir la cause profonde de toute souffrance, y compris le
désir, en la frappant de chagrin. Selon lui, si 1'on ne briile pas
d'encens, on ne peut le sentir. De méme que la lumiére ne
peut rien voir sans étre allumée, on ne peut gotter a la joie
sans s'étre consumé par le feu du chagrin, et son plein
épanouissement ne peut se réaliser.

« Sinous ne briilons pas 1’encens,
il n’y a pas d’odeur alentour ;
Si nous n’allumons pas la lumiére,
n’éclairez pas. »

{Aamar eay dhup na porale
Gondho kichui nahi dhale
Amare deep na jalale
Dey na kichui aalo}
[Tagore, Gitobitan-98]

Le poéte n'a jamais été troublé par le chagrin, la douleur ou la
mort ; au contraire, il les a acceptées. La maniére dont il trace
le chemin vers la libération de la souffrance, ses pensées sont
véritablement étonnantes et originales. Le poéte s'expose au
chagrin, au danger et a I'épreuve pour asseoir sa confiance en
soi.

Dans la philosophie bouddhiste, l'immanentisme est vénéré.
Son principe fondamental est qu'aucun objet au monde n'est
immuable. Tout est impermanent et changeant. Tout ce qui a
une origine est voué¢ a disparaitre. Tous les événements,
physiques et mentaux, sont temporaires. Cette vie terrestre est
un flux continu de changement. Bien que le monde paraisse
stable d'un point de vue pratique, en réalité, rien dans ce
monde, lié par une chaine de causalité, ne peut étre éternel ou
permanent. Le changement est la seule vérité. Dans la
philosophie du philosophe grec Héraclite (535-475 ap. J.-C.),
on trouve également mention de l'impermanence, de la
variabilité et de la fugacité de la vie et du monde. De méme,
selon le célébre philosophe frangais du XIXe si¢cle Henri
Bergson (1859-1941), le monde est en perpétuel changement.

La vie ¢éternelle, sans cesse renouvelée, engendre le
changement. On le voit également dans 1'Aitareya Brahmana :
tous les péchés sont effacés par le mouvement et les dieux
accompagnent celui qui se meut. Le bouddhisme Sautantrik a
transformé 1'impermanence du Bouddha en momentanéisme.

<6>

https://academicjournal.ijraw.com

Selon 1'¢phémere, non seulement tout objet est impermanent,
mais rien ne dure plus d'un instant. Autrement dit, tout est
temporaire. Rabindranath Tagore a Iui aussi adopté
l'anityavad, ou dynamisme, dans sa vie personnelle. Pour lui,
la vitesse est la vérité éternelle. La philosophie bouddhiste
nous enseigne que tout est impermanent, tout est temporaire.
Rabindranath Tagore croyait également que rien ne peut étre
maintenu éternellement. Tout change a la vitesse de la
lumic¢re. Le momentanéisme, comme son nom l'indique,
affirme que chaque objet existe un instant et disparait lorsqu'il
en crée un autre. A chaque instant, le nouveau apparait et
l'ancien est détruit. Cette création est le fruit de la théorie
quantique. Rabindranath Tagore croyait aussi que le flux de la
création se manifeste par le mouvement, le changement. Mais
cette création n'est pas dénuée de sens. Savourez le dessein de
la création. Ce flux créateur s'écoule a son propre rythme,
précisément grace a la vitesse. La beauté du monde réside
dans le rythme de cette vitesse. Venir et mourir est la religion
de la vie. La vie et la mort suivent une trajectoire sans fin.
Dans le bouddhisme, la libération de la souffrance s'obtient en
faisant cesser les causes des conflits. La libération éternelle de
la souffrance est appelée nirvana. Si une personne, par ses
propres efforts, maitrise ses sens grace a la maitrise de soi et a
une méditation constante, et réalise la vérité, alors elle peut se
libérer du cycle des renaissances (samsara) et atteindre le
nirvana. La philosophie bouddhiste présente quatre
conceptions différentes du nirvana. Le nirvana est un état
d'extinction compléte, l'extinction éternelle de I'étre, y
compris des désirs. En ce sens, le nirvana est per¢u comme un
état négatif. Le nirvana est également défini comme un état de
béatitude éternelle. Le Bouddha est resté silencieux sur le
sujet. Dans ce sens, le nirvana est un état indescriptible. Celui
qui a atteint le nirvana n'a plus ni naissance ni mort. Le
nirvana est un état éternel et immuable.

L'essence des enseignements bouddhistes réside dans la
compréhension qu'en avait Rabindranath Tagore du sens du
nirvana, selon sa propre interprétation. L'école philosophique
Sautrantik décrivait le nirvana comme un état négatif.
Rabindranath Tagore, quant a lui, ne partageait pas cette
vision. Pour lui, la libération n'est pas une vertu, mais
s'acquiert par des actions saines et vertueuses, par le sacrifice
de soi. Le nirvana est atteint par le Brahmavihara. Si le
Brahmavihara est la voie menant au nirvana, ce dernier ne
peut jamais étre vacuité. Le nirvana est un état de perfection,
un amour universel. Rabindranath Tagore insistait sur le fait
que le chemin vers le nirvana ne signifie pas un chemin vers
le vide. Le nirvana est ce que l'on atteint en renongant a tous
les désirs et en aimant autrui. Selon Rabindranath Tagore, le
nirvana est un état de béatitude.

Dans la philosophie bouddhiste, la sagesse, la vertu et le
samadhi sont considérés comme les trois étapes du
développement spirituel. En éthique bouddhiste, la sila
désigne une forme de conduite morale (vertu). Les partisans et
les détracteurs de cette morale s'opposent. L'aspect le plus
positif réside dans la pratique de 1'amiti¢, de la compassion,
de la générosité et du détachement, les quatre Brahmaviharas.
Dans la philosophie bouddhiste, le Brahmavihara est une
forme particuliére de méditation. L'esprit est imprégné de ces
quatre éléments : I'amitié, la compassion, la bienveillance et le
détachement, lors des trois méditations (la premiére, la
deuxieme et la troisiéme). En observant le Brahmavihara,
chaque personne tisse un lien profond et sincére avec son
prochain. Cette philosophie est le fondement de la paix
mondiale et du développement de I'humanité. Selon le
Bouddha, nul ne peut étre hostile envers celui qui fait preuve


https://academicjournal.ijraw.com/

IJRAW

d'amitié envers tous les étres. Par 1'amitié, nous abolissons la
jalousie ; par la compassion, la violence ; par l'ignorance, la
vengeance ; et par le bonheur, la tristesse.

Le concept de « Brahmavihara » dans la philosophie
bouddhiste a profondément marqué la vie et la philosophie de
Rabindranath Tagore. Concernant 'amitié¢ et la compassion
inhérentes au Brahmavihara, Rabindranath Tagore pensait que
le but du Bouddha était d'atteindre un bonheur indicible, mais
que la joie pure est inaccessible en présence d'ego. C'est
pourquoi I'¢limination du désir est évoquée ; on peut atteindre
la plénitude en se souciant du bien-étre de tous les étres. Pour
Rabindranath Tagore, c'est cela le Brahmavihara. Cela illustre
la profondeur, I'étendue et l'intensité de 1'amitié universelle.
Cet enseignement du Bouddha est un enseignement d'amour.
Dans la philosophie de Rabindranath Tagore, nous avons vu
qu'il aborde les deux natures de I'homme : le petit moi, ou
I'étre vivant, et le grand moi, ou I'homme du monde. Dans le
monde de l'existence, les étres humains abandonnent leurs
intéréts personnels et s'inspirent des idéaux de 'humanisme
universel. Concernant la nature du Brahmavihara, il expliqua
que celui qui vous fait percevoir le monde avec un amour et
une amitié¢ infinis est appelé Brahmavihara. Cet amour n'est
pas un amour ordinaire ; c'est I'amour exclusif d'une mére
pour son fils. Pour pratiquer l'idéal d'amiti¢ de Rabindranath
Tagore, il faut se libérer de la colére, de la jalousie et de
l'avidité, et pour ce faire, cultiver la vertu. De méme que la
philosophie bouddhiste prone la diffusion de l'amitié, la
philosophie de Rabindranath Tagore nous invite a répandre
I'amour dans le monde en commengant par nous-mémes, puis
en aimant ceux que nous aimons. Dans le contexte de la
compassion, ce flot doit se déverser sur autrui dans sa
souffrance, méme sur les pécheurs et les repentants.
Concernant la nature de la compassion, Rabindranath Tagore
disait: «Elle est comme un nuage dense gorgé d'eau,
déversant sa pluie abondante sur tous, sans distinction. C'est
l'image de la perfection, c'est la richesse.

{Taha jolobharakranto nibir megher nyay apnar probhotu
prachurjay aapnake nirbisheshe sorboloker upor borshon
koriteche. Thai poripurnotar Chitro, ihai oeisorzo}
[Pragukto, Buddhadev-50]

Conclusion

Littérature, culture, poésie, philosophie, sciences et politique
— aucun domaine n'échappe a la plume de Rabindranath
Tagore. Il s'imprégnait si profondément des sujets qu'il
abordait que, parfois, son étre méme s'effagait avec lui. Nous
avons hérité de nombreux écrits, réflexions et critiques de sa
part sur les cultures islamique, chrétienne, bouddhiste et
védique. Profondément marqué par la générosité et 'humanité
du Bouddha, il consacra une grande partie de sa vie a I'étude
de la littérature, de la culture et de la philosophie bouddhistes.
Dans mon article, j'ai principalement abordé les quatre nobles
vérités de la philosophie bouddhiste, le monétarisme, le
nirvana et le Brahmavihara. La premié¢re de ces quatre nobles
vérités est la naissance. Or, les moyens de survie employés
par 'homme sont souvent percus comme synonymes de
souffrance. Autrement dit, naitre signifie souffrir. Mais
Rabindranath Tagore était un pocte de la joie. Il recherchait la
joie, non la souffrance. Cependant, dans certains cas
particuliers, il a décrit la souffrance et montré comment s'en
libérer. En cela, on retrouve une certaine similitude avec la
pensée de Rabindranath Tagore, proche de la philosophie
bouddhiste. La voie pour échapper a la souffrance n'est
toutefois pas décrite exactement de la méme maniére dans la

<7>

https://academicjournal.ijraw.com

philosophie bouddhiste. De plus, si 1'on considére l'état de
libération, le nirvana, on constate une différence majeure
entre la philosophie bouddhiste et celle de Rabindranath
Tagore. Bouddha parlait de libération de la souffrance et de la
douleur du monde, tandis que Rabindranath Tagore évoquait
un monde empli de joie. Bouddha considérait le contact avec
le monde comme un lien, tandis que Rabindranath Tagore
aspirait a trouver la joie a travers l'affection et I'amour du
monde. Rabindranath Tagore fut profondément influencé par
le concept de Brahmavihara, issu de la philosophie
bouddhiste. Cette idée représente la seule voie vers la paix
mondiale et le développement humain. La pratique du
Brahmavihara devrait apporter bonheur, paix et prospérité a
toute I'humanité, a tous les étres vivants. Dans la philosophie
de Rabindranath Tagore, nous avons constaté que la religion
naturelle de I'homme est une humanité généreuse envers le
monde entier. Sa conception de I'humanité est fortement
influencée par la philosophie bouddhiste de l'amitié et de la
compassion. Cependant, nous pensons que méme si
Rabindranath Tagore n'avait jamais eu connaissance de la
philosophie de vie de Gautama Bouddha, nous aurions
néanmoins retrouvé dans ses écrits de nombreux éléments
conformes a la philosophie bouddhiste.

Références
1. Ghosh M. Buddha Prosongo. Calcutta:
University, Vishwabharatilibrary; 1956.

Calcutta

2. Jana R. Sahitya O Sanskriti  Pali-Sahitya O
Rabindranath. Calcutta: Calcutta University,
Vishwabharati; 1972.

3. Bhiku S. Buddhavani. Kolkata: Mohabodhi Society;
1948.

4. Kishore HC. Rabindranath er Bouddha charcha.
Kolkata: Ekush shatak; 2011.

5. Dutta B. Buddhadev O Rabindranath. Kolkata: Jagatjyoti
Procharona Sonkhya; 1930.

6. Jana R. Palibhasha-Sahitva Bouddha Darshan O
Rabindranath. Kolkata: Pustak Bipinon; 1995.

7. Chaudhary S. Gautam Bouddher Dharonao Darshan.
Kolkata: Mohabodhi Book Agency; 2014.

8. Tagore R. Prachin Sahitya. Dhammapada. Kolkata:
Vishwabharati library; 2020. p. 83.

9. Tagore R. Sesh Soptok. Kolkata: Vishwabharati library;
1990. p. 185.

10. Tagore R. Konkal. Purvi. Kolkata: Vishwabharati library;
1961. p. 187.

11. Tagore R. 43 Sankhok. Gitali. Kolkata: Vishwabharati
library; 1947. p. 52.

12. Tagore R. Gitobitan. Akhando. Kolkata: Vishwabarati
library; 1994. p. 98.

13. Tagore R. Kalantor. Rabindra Rachanaboli. Kolkata:

Vishwabharati; 1959. p. 50.


https://academicjournal.ijraw.com/

